

ر. تحصير دودج الباحث العلمي بالهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة برابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة

# لَمۡحَاتُ عِلْمِیّـــُّةُ وَقُطُوفَ قَفْسِیرِیّةُ تَفْسِیرِیّةُ

د. محمد دودح

الباحث العلمي بالهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة برابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله

## المُقَدِّمَة

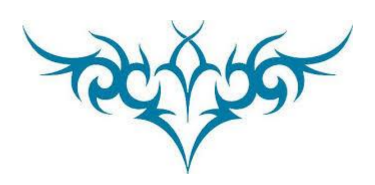
لا خلاف في المنهج بين مفسري اليوم للآيات الكونية ومفسري الأمس؛ سوى تَجَلِّي بعض خفايا الخليقة بعد اكتشاف المنظار والمجهر وتطور وسائل الرصد، لتسطع البينة على أن هذا القرآن هو الحق، ولو كان مُفَسِّري الأمس مُعَاصِرِين لَسَارَعُوا إلى تفسير الآيات الكونية بالحقائق العلمية، فقد فاضت كتبهم ومن سار على دربهم بوجوه من الإعجاز في القرآن الكريم.

قَالَ الْفَخر الرازي: ""كَانَ عمر بن الحسام يقْرأ كتاب المجسطي على عمر الْأَبْهَرِيّ فَقَالَ لَهما بعض الْفُقَهَاء يَوْمًا: مَا الَّذِي تقرأونه؟ فَقَالَ الْأَبْهَرِيّ أفسر قَوْله تَعَالَى {أفلم ينْظرُوا إِلَى السَّمَاء فَوْقهم كيفَ بنيناها} فَأنا أفسر كَيْفيَّة بنائها، وَلَقَد صدق الْأَبْهَرِيّ فِيمَا قَالَ؛ فَإِن كل من كَانَ أكثر توغلا فِي بحار الْمَخْلُوقَات كَانَ أكثر علمًا بِجلَال الله تَعَالَى وعظمته"، والمجسطي هذا كتاب قديم في الفلك والرياضيات ألفه بطليموس حوالي عام ١٤٨م في الاسكندرية، وترجمه إلى العربية حنين بن إسحاق العبادي في عهد المأمون حوالي عام ٢٧٨م، فما بالك بالمجلدات اليوم المزدانة بمفاخر الكشوف ومآثر العلوم!.

وتأتي الملامح العلمية بعفوية وتلطف لا يلفت عن غرض الإيمان، ولا مجال لاستنباط وجه علمي بمعزل عن تفهم بديع أساليب البيان، والخشية من تغير الحقائق العلمية مع الزمن حرص محمود؛ لكن الحقائق ثوابت لا تتغير مع الزمن كظلمة البحر العميق، والقول بأن الاجتهاد قد يصيب وقد يخيب صحيح؛ ولكن حرص المتضلعين بعلوم اللغة والشريعة والطبيعة كفيل بالتصويب.

والتفسير بالعلوم يُوضِح ما انتظرته الأيام ليتجلى ويسطع ويتحقق وعد جازم: ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا فِكُرِّ لِلْعَالَمِينَ. وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ ابَعْدَ حِينٍ ﴾ ص: ٧٨و ٨٨، ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ أَوَلَمْ يَكْفِ بِرَبِكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَهِيدٌ ﴾ ١ ٤ فصلت: ٥٠، ﴿وَقُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ سَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ ٧ النمل: ٩٣، ﴿وَكَذَّبَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمَعْرُقُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ ٧ النمل: ٩٣، ﴿وَكَذَّبُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى وَهُو الْحَقُ قُلْ لَسُنْ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ. لِكُلِّ ثَبَا مُسْتَقَرِّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ ١ الأنعام: ٦ ٦ و ٧ ٧ ، ﴿إِنْ هُو إِلَّا ذِكْرٌ بِعُلْمُ وَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى عَلَى عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ﴾ ١ ايونس: ٣٩، ﴿إِنْ هُو إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ ١ كُونِ اللَّهُ وَلَكَ عَلَى عَالِمَ اللَّهُ الْعُلْولِ عَلَى اللَّهُ الْعُلْمُ وَلَمْ اللَّهُ الْعَلَمُ وَلَمْ اللَّهُ الْعُلُونَ مَنْ اللَّهُ الْمُعْرِيهُ وَلَمْ اللَّهُ الْعُلْمُونَ فَي الْفُلُومُ وَلَمَّ اللَّهُ الْعُلُومُ وَلَمَّا وَلَمْ الْمُلْمُ وَلَا الْمُعَلِّ وَلَمْ وَلَكُونُ مُنْ اللَّهُ الْمُعْلَى وَالْوَلُومُ وَلَمْ الْمُ الْمُولُ وَلَوْلُومُ وَلَمْ الْفُولُومِ وَلَمْ اللَّهُ الْفُلُومُ وَلَمْ الْمُولُولُ وَلَمْ اللَّهُ الْمُعْلَى وَلَمْ الْمُؤْلُومُ وَلَمْ الْمُولُومُ وَلَمْ اللَّالِمُ الْمُؤْلُومُ وَلَمْ اللَّهُ الطَّالِمُ الْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلُولُ وَلَمْ اللَّالُومُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ وَلَلْكُ عَلَى عَالِمُ الْمُؤْلُولُ وَلَمْ اللْمُؤْلِقُولُ وَلَمْ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ وَلَلْكُومُ الْمُؤْلُولُ وَلَالَهُ وَلَوْلُولُ وَلَلْكُولُ وَلَمُ اللَّالِمُ الْعُلُولُ وَلَا اللْمُؤْلُولُ وَلُولُولُ وَلِلْكُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ وَالْمُؤْلُولُ وَلَالِلْمُ الْمُؤْلُولُ وَلَمْ اللْمُؤْلُولُ وَلِمُ اللْمُؤْلُولُ وَاللَّالِمُ اللْمُؤْلُولُ وَلَا الْمُؤْلُولُ اللْمُولُ اللْمُؤْلُولُ وَلَالْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ وَلَا اللْمُؤْ

د. محد دودح



<sup>·</sup> فخر الدين الرازي؛ مفاتيح الغيب، دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الثالثة؛ ١٤٢٠هـ (١٥٤).

موسوعة ويكيبيديا والشبكة الدولية.



## الفَقْرَة Paragraph

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لَا يُوْمِنُونَ. خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِثَمَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ ٢ البقرة: ٦ و٧،

كَلِمَات إِرْشَادِيَّة keywords كَلِمَات إِرْشَادِيَّة ﴿ كَلَى اللَّهُ ﴾، ﴿ عَلَى اللَّهُ ﴾، ﴿ عَلَى اللَّهُ ﴾، ﴿ عَلَى اللَّهُ ﴾، ﴿ وَعَلَى اللَّهُ ﴾، ﴿ وَعَلَى اللَّهُ ﴾، ﴿ وَعَلَى اللَّهُ ﴾ . تَرْجَمَة (تَفْسِيرِيَّة) Translation

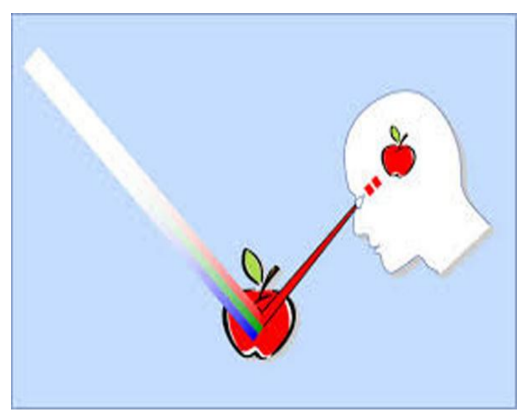
(As if) **ALLAH has set a seal on their hearts and on their hearing** (i.e. they are closed from accepting Allah's Guidance), and on their visions there is a covering (so; they cannot see the signs of Allah's power & Wisdom in all what He has created).



# لمَحَات بَيَانِيَّة وعِلْمِيَّة

#### **Eloquent & Scientific Hints**

حُكِيَ أن عربيًا قد غفي في الشمس فجاءت زوجته وظللته من الشمس؛ فاتتبه وقال: "شَمْسٌ تُظَلِّلُنِي مِنَ الشَّمْسِ"، فجعلها هي والشمس سواء بجامع البَهَاء، والتعبير عن الشيء بما يُماثله في وجوه تُزيد المقاربة وتجعله كأنه هو؛ ذلك هو التمثيل البليغ، والقرآن الكريم قد فاجأ العرب بتنوعات مبهرة من أساليب البلاغة وروائع الفصاحة في البيان، وخاطبهم بأمثال لا يَحَارُ في مغزاها ويَحِيد عنه معناها؛ من أدرك بلاغته في التعبير، وادَّخَرَ للعَالِمِين بالواقع نصيب: ﴿وَتِلْكَ الْأُمْتَالُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ ﴾ ٢ العنكبوت: ٣٤، وفي مأدبة لا تُغلَق أبوابها تَجِد أبصارًا قد حُجِبَت عنها رؤية الضوء فلم تعد ترى؛ وذلك قبل أن يُسرَجِل الحسن بن الهيثم (٢٥٣ - ٣٤هـ) بعد قرون من عصر النبوة في كتابه المناظر" للمرة الأولى في التاريخ أن العين أداة استقبال للضوء المُنعكس على الأشياء، مخالفًا الوهم اليوناني القديم الذي ظل سائدًا منذ أرسطو طاليس (٣٤٠ – ٣٢٣ ق.م)؛ القائل بأن العين هي التي تُصدر الضوء أ.



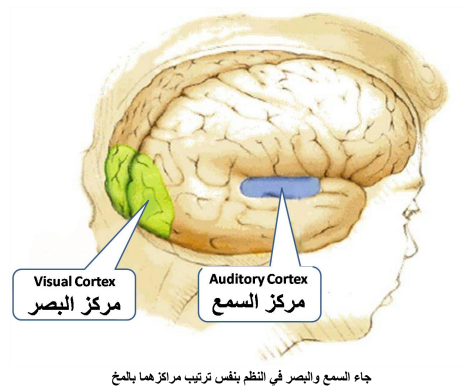
تستقبل العين (أداة الإبصار) الضوء المنعكس على الأشياء وترسله إلى مراكز الإبصار في الدماغ؛ فيشاهدها الإنسان.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> محد الطاهر بن عاشور؛ التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر تونس؛ ١٩٨٤ (١/ ٣١٤).

<sup>·</sup> موسوعة ويكيبيديا العالمية.



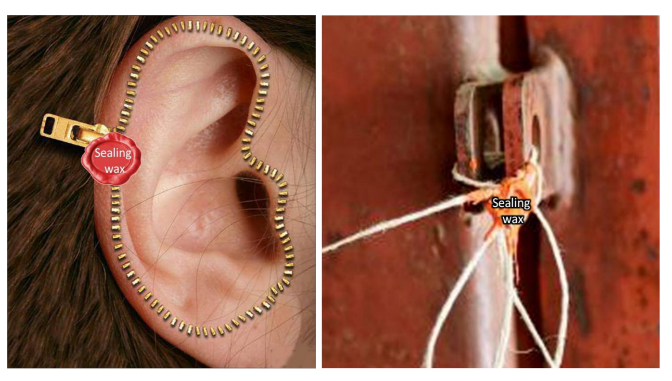
قَالَ كَهُدُ رَشَيْدُ رَضَا: "الَّذِي يُعْرِضُ عَنِ النُّورِ مَعَ الْعِلْمِ بِهِ وَيُغْمِضُ عَيْنَيْهِ كَيْلَا يَرَاهُ. مَاذًا يُفِيدُهُ النُّورُ!. مَاذًا عَسَاهُ يُفِيدُهُ النُّورُ!. مَاذًا عَسَاهُ يُفِيدُهُ النُّورُ مَهْمَا ارْتَفَعَ!" . يُفِيدُهُ الضَّوْءُ مَهْمَا ارْتَفَعَ!" .



بع المنطق والبسر في السم بسل عربيب مراسر المنطق الخلف.

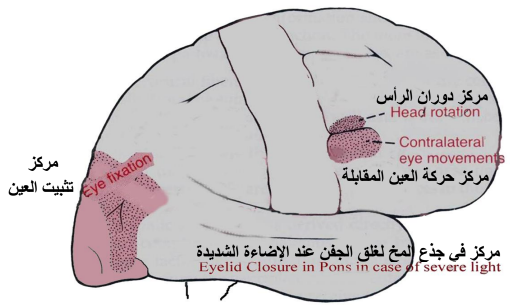
° محمد رشيد رضا؛ تفسير المنار، الهيئة المصرية العامة للكتاب؛ ١٩٩٠م (١١ ١٢٠).

وبخلاف أداتي الاستقبال: العين والأذن؛ يتعلق لفظ السمع بأصل الجهاز السمعي ومركزه؛ وبالمثل يتعلق لفظ البصر بأصل جهاز الإبصار، وكل منهما يقع بالدماغ، وفي كل المواضع بالنظم تسبق العين الأذن وفق الوضع التشريحي، والمفاجأة أن ترتيب الجهازين بالنظم موافق كذلك للترتيب المخبوء بالدماغ؛ حيث يسبق مركز السمع مركز البصر.



الصورة البيانية لتجسيد دوام العناد؛ هي الختم على السمع فلا تلجه موعظة كما يختم على أبواب المداخل بشمع أحمر فلا يلجها شيء.

وتصوير الأداة الخارجية للإستقبال في جهاز السمع مغلقة كأبواب المداخل تُغلق بالشمع الأحمر يعني تأبيد العناد، واستمدادًا من التمثيل يعنى التشبيه ضمنيًا أن الآذان مجرد مداخل وأن جهاز السمع والوعى بالمسموع في الداخل.



بخلاف مركز سمع واحد في كل جهة في الدماغ؛ توجد جملة مراكز مُصاحبة لمركز الإبصار: مركز لتثبيت العين في المنطقة البصرية خلف الدماغ، ومركز للالتفات وتحريك الرأس، ومركز لتحريك العين المقابلة، ومركز في جذع المخ لغلق الجفن عند الإضاءة الشديدة.

ولا يستقبل الإنسان المناظر حوله إلا من جهة واحدة؛ فتتعدد المشاهد باختلاف الجهات، وعلى عكس مسار موجات الضوء الأقرب للاستقامة؛ تنحني موجات الصوت كثيرًا؛ فتستقبلها الأذن من كل الجهات بلا حاجة للالتفات، فسمع الكل واحد للصوت بينما تتعدد المشاهد، ويُصاحب مركز الإبصار في الدماغ جملة مراكز لتوجيه الرأس والعينين؛ بينما لا يحتاج مركز السمع إلى توجيه، ويتَأَلَق النظم ويُوحِد السمع ويجمع الأبصار، وما كان لبشر في القرن السابع الميلادي أن يُراعي الموافقة لطبيعة الصوت في الاتحناء وطبيعة الضوء في الاستقامة وتركيب المراكز الخفية بالدماغ.



صورة تخيلية لقلب مغلق مختوم بالشمع الأحمر؛ فلا تدخله موعظة، صورة بيانية تعنى التأبيد للإعراض والعناد؛ تجسيدًا لمعنوي بحسى.

صور بيانية جذابة ومشاهد بديعة لتجسيد الإعراض وتأبيد عدم الاستجابة، وعلى نحو "شمس تظللني"؛ جاءت القلوب التي في الصدور كناية عن العقول، وجوهر الإنسان إذن هو الفكر والبصيرة والعقل الرشيد، فإذا عَمِيت بصيرة إنسان كان مصيره الهلاك، كما إذا فسد القلب هلك الجسد؛ فالكناية بالقلب بيان للمكاتة لا المكان، وقوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ ﴾ ٥٠ق: ٣٧؛ صريح في أن القلب كناية عن العقل الرشيد لأن كل إنسان له قلب.

قال سيد قطب: "يصف حالة عقلية أو معنوية؛ وهي حالة عدم الاستفادة مما يسمعه بعضهم من الهدى، وكأنهم لم يسمعوا به..، فيجعل كأنما هناك حواجز مادية تفصل بينهم وبينه؛ مثل: ﴿إِنَّهُمْ عَنِ السَّمْعِ لَمَعْزُ ولُونَ ﴾ الشعراء: ٢١ ، أو: ﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إلَيْكَ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَانِهِمْ وَقُرًا وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لَا يُؤْمِثُوا بِهَا.. ﴾ الاتعام: ٢٠ ، أو: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَعْتُنيْنَاهُمْ فَهُمْ لَو: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَعْتُنيْنَاهُمْ فَهُمْ لَو: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا فَأَعْتُنيْنَاهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ يس: ٩، أو: ﴿خَتَمَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِثْنَاوَةً.. ﴾ البقرة: ٧..، وكلها تُجَسِّم هذه الحواجز المعنوية؛ كأنما هي موانع حسية، لأنها في هذه الصورة أوقع وأظهر"".



<sup>&</sup>lt;sup>ت</sup> سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي؛ التصور الفني في القرآن، دار الشروق الطبعة السابعة عشرة (ص٨١).

# قُطُوف تَفْسِيريَّة

#### Interpretation picks

وقال ابن عاشور: "جَعَلَ قُلُوبَهُمْ؛ أَيْ عُقُولَهُمْ، فِي عَدَم نُفُوذِ الْإِيمَانِ وَالْحَقِ وَالْإِرْشَادِ إِلَيْهَا، وَجَعْلِ أَسْمَاعِهِمْ فِي السَّتِكَاكِهَا عَنْ سَمَاعِ الْآيَاتِ وَالنَّذُرِ، وَجَعْلِ أَعْيُنِهِمْ فِي عَدَمِ الْاِنْتِفَاعِ بِمَا تَرَى مِنَ الْمُعْجِزَاتِ وَالنَّذُلِ الْمُوْنِيَّةَ، كَأَنَّهَا مَخْتُومٌ عَلَيْهَا وَمَعْشِيٍّ دُونَهَا.، وَكُلُّ ذَيْنَكَ مِنْ تَشْبِيهِ الْمَعْقُولِ بِالْمَحْسُوسِ.، وَالْمُرَادُ مِنَ الْقُلُوبِ هَنَا الْأَلْبَابُ وَالْعُقُولُ.، وَالْعَقْلِ. وَالْعَقْلِ. وَالْعَقْولُ.، وَالْعَقْلِ. مَعَالَةً..، وَقَدْ تَكُونُ فِي إِفْرَادِ السَّمَعِ لَطِيفَةً.. فَالْجَمَاعَاتُ إِذًا سَمِعُوا الْقُرْآنَ سَمِعُوهُ سَمَاعًا مُتَسَاوِيًا وَإِنْمَانَ يَقْرُ إِنَ السَّمْعَ تَرِدُ إِلَيْهِ الْمُسْمُوعَاتِ جُعِلَتْ سَمْعًا وَاحِدًا..، لِأَنَّ السَّمْعَ تَرِدُ إِلَيْهُ وَإِنْ الْمُعْفُولِ؛ فَلَمَا اتَّحَدَ تَعَلَّقُهَا بِالْمَسْمُوعَاتِ جُعِلَالْ الْعَوْلِ الْمُعْفُولِ؛ فَلَمَّا اتَّحَدَ تَعَلَّقُهَا بِالْمَسْمُوعَاتِ جُعِلَتْ سَمْعُوا الْقُرْآنَ سَمِعُوهُ سَمَاعًا مُتَسَاوِيًا وَالْمَسْمُوعَ وَاحِدًا..، لِأَنَّ السَّمْعَ تَرِدُ إِلَيْهُ الْمَالُوبُ الْمُعْفُولُ الْمُعْفُولُ؛ فَلَمَا التَّوَدِ الْمَسْمُوعَاتِ الْمَالُولِ الْمُسْمُوعَ وَلِ الْمُعْفُولِ الْمُعَلِّ الْعَلْقِيلِ الْمُسَامِقِيَ إِلْمُ الْمُعْرَاتُ الْمَالَاتِفَاتِ إِلْيَالِهُ الْمَالَا الْمُعْمُولِ الْمُعْلَى الْبَعْمُ وَلَالِ الْمُلْولُ الْمُعْمَلِ الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ الْمُسْمُوعَ اللْمُ الْمُسْمُوعَ اللْعُلُولِ الْمُسْمُوعَ اللْمُسْمُوعَ الْمُلْمُ الْعَلْلِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِلِ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُسْمُوعِ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُسْمُوعَ وَلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِي الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْل



<sup>°</sup> شمس الدين القرطبي؛ الجامع لأحكام القرآن، تحقيق أحمد البردوني وعبد السلام أطفيش، دار الكتب المصرية الطبعة الثانية؛ ١٣٨٤هـ - ١٩٦٤م (١١ ١٨٥).

<sup>^</sup> فخر الدين الرازي؛ مفاتيح الغيب، دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الثالثة؛ ١٤٢٠هـ (١٥) ٤٧٣). \* الراغب الأصفهاني؛ تفسير الراغب، تحقيق د. محمد عبد العزيز بسيوني، كلية الأداب جامعة طنطا، الطبعة الأولى؛ ١٤٢٠هـ ـ ١٩٩٩م (١١).

<sup>&#</sup>x27; محمد الطاهر بن عاشور؛ التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر تونس؛ ١٩٨٤ (١١ ٢٥٤).

## الحَقْل العِلْمِي Scientific Field

#### Medicine

علم الطب

#### المَوْضُوع Subject

# Functional Brain centers المراكز الوظيفية بالمخ

## نُصُوص مُتَعَلِّقَة Related Texts

- ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَانِهِمْ وَقُرًا وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لَا يُوْمِنُوا بِهَا ﴾
  ٢ الأنعام: ٢٠.
  - ﴿إِنَّهُمْ عَنِ السَّمْعِ لَمَعْزُ ولُونَ ﴾ ٢٦ الشعراء: ٢١٢.
  - ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ ۖ أَيْدِيهِمْ سَدًا ۚ وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًا فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ ٣٦يس: ٩.
- ﴿ وَالْكِ الَّذِينَ لَعَنَّ هُمُ اللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْصَارَهُمْ. أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ ٧٤ محد: ٣٢ و ٢٤.
  - ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ ق: ٣٧.

